4° DOMENICA del TEMPO ORDINARIO- Anno A

Beati i poveri:
di essi e il Regno dei cieli

meditazione di P. Franco Mosconi, monaco camaldolese

(Matteo 5,1-12a)

«Vedendo le folle, Gesu sali sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. Si mise a parlare e
insegnava loro dicendo:

«Beati i poveri in spirito, perché di essi € il regno dei cieli.

Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati.

Beati i miti, perché avranno in eredita la terra.

Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati.

Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia.

Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio.

Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio.

Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi € il regno dei cieli.

Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia.
Rallegratevi ed esultate, perché grande & la vostra ricompensa nei cieli».



Cosa cerca 'uomo se non la gioia?

Ma come essere felici sempre?

La gioia non si identifica con un piacere effimero, caduco. La Bibbia si attesta anche su
paradossi. La gioia vera e duratura, quasi sempre, nasce dall'impegno, qualche volta si
accompagna anche al dolore. Paolo ai Filippesi dice: sono lieto delle sofferenze che sopporto
per voi. E ai cristiani perseguitati Giacomo raccomanda: considerate perfetta letizia fratelli
quando subite ogni sorta di prove.

Qual e il segreto di questa gioia?

Lo rivela Gesu: vi e pit gioia nel dare che nel ricevere.

Beato non e chi accumula e trattiene egoisticamente per sé i beni, ma beato & colui che,
condividendo, si fa povero per soccorrere chi & nel bisogno.

Possono essere proposte sconcertanti e accettarle € un rischio. Ma ce le garantisce lui.

Vediamo la prima lettura.

Ci fu un tempo in cui Dio sembrava alleato dei ricchi: il benessere, la fortuna,
I’'abbondanza dei beni, erano considerati segni della sua benedizione.

Un po’ alla volta perd in Israele questo cambia, soprattutto in seguito alla
predicazione dei profeti. Siincomincia a capire che la ricchezza, piu che una benedizione
di Dio, a volte e frutto di imbrogli, di soprusi, di sfruttamento degli operai, di angherie,
di abili raggiri, di ingiustizie, per cui i poveri non sono piu considerati dei maledetti ma
delle vittime in balia dei potenti.

Ai miseri - grida sdegnato Michea - si strappa la pelle di dosso.

Il profeta della prima lettura, Sofonia, arriva pochi anni prima della distruzione di
Gerusalemme, in un periodo di caos sociale e politico e, pur essendo di estrazione
borghese, si scaglia contro gli alti dignitari di corte, contro i commercianti, contro gli
empi, contro tutti coloro che commettono ingiustizie e, come ultima possibilita di
salvezza, indica I'immediata conversione al Signore. E nel testo di oggi, la profezia
chiarisce con un invito che implica il ritorno al Signore: “Cercate il Signore! Cercate la
giustizia, cercate 'umilta”.

Quindi convertirsi vuol dire divenire come gli umili, come i poveri. E la prima
volta che nella Bibbia la parola “povero” e impiegata con una connotazione nuova: non
indica piu solo una condizione sociale ed economica, ma un atteggiamento religioso
interiore.

Per Sofonia povero e colui che non possiede alcuna sicurezza e si affida
interamente a Dio. E Dio lascera sopravvivere nel paese un popolo umile, povero,
modesto, un resto che cerchera rifugio nel nome del Signore.

E dopo Sofonia, questo nuovo significato del termine “povero” ebbe molta
fortuna, la spiritualita della poverta ebbe uno sviluppo sempre maggiore, fu all’origine
di un grande numero di Salmi in cui la parola “povero” e stata impiegata come sinonimo
di pio, giusto, timorato di Dio.

E nel contesto di questo movimento spirituale va collocato anche il messaggio
di Gesu.




Lascio da parte Paolo, per non dilungarmi troppo, e passo subito al testo delle
beatitudini.

L’'uomo ha sempre sentito un profondo bisogno di incontrare Dio, conoscere i suoi
pensieri, dove trovarlo. Nei tempi antichi si pensava che il luogo ideale fossero le cime
dei monti.

Mose ed Elia hanno fatto le loro esperienze spirituali piu forti sul monte. E
Matteo colloca il primo discorso di Gesu su un monte, senza volerlo individuare con
I"attuale che si chiama il monte delle beatitudini.

Il monte di cui parla Matteo non va inteso in senso geografico, ma il suo
significato & teologico, piu che un luogo reale il monte & qualunque luogo in cui ci si
apre alla Parola di Dio.

Possiamo anche visualizzare la scena. Gesu abbandona la pianura. E’ come se
uscisse dalla terra dove si muovono gli uomini normali, quelli che si regolano secondo la
saggezza di questo mondo. Cio che conta e il successo, e beato chi ha un grosso conto
in banca, felice chi puo divertirsi.

Oggi accompagniamo Gesu sul monte per ascoltare le sue proposte di felicita, di
beatitudine.

Sembrano proposte sconcertanti, addirittura insensate, per chi ha la mente
frastornata dalle proposte suggerite dalla saggezza del mondo.

Beati i poveri in spirito: difficile dire in quanti modi sia stata interpretata questa
beatitudine. Qualcuno I’ha banalizzata, sostenendo che essa é riferita ai miserabili, ai
mendicanti, sarebbero loro le persone ideali delle quali Dio si compiace. Si tratta
evidentemente di una interpretazione assurda, deviante.

La comunita cristiana ideale non & quella in cui tutti sono indigenti; basti pensare
agli Atti degli Apostoli, dove nessuno ¢ piu bisognoso, dove c’era la messa in comune di
tutto.

Altri pensano che i poveri di spirito siano coloro che, pur mantenendo il possesso
dei beni materiali riescono a non legarvi il loro cuore. Questa e stata la pit comune
interpretazione, ma e sbagliata. Pensiamo anche alla vita religiosa: a noi non manca
niente.

Non basta pero il distacco puramente spirituale. Quando Gesu incontra Zaccheo,
cosa fa Zaccheo? Da via meta dei beni, e aggiunge: “se ho frodato restituisco quattro
volte tanto”.

Il samaritano non solo si commuove, ma paga tutto quello che deve pagare. Non
basta soltanto un distacco del cuore.

Qual era l'ipotesi piu giusta? Sappiamo cosa significa essere povero. Vuol dire non
possedere nulla.

Ma cosa significa povero in spirito?

Nei confronti della ricchezza Gesu non ha mai assunto un atteggiamento di
disprezzo, tuttavia benché non sia mai condannata, la ricchezza € considerata un
ostacolo pericoloso, insormontabile per entrare nel regno dei cieli.



A chi lo voleva seguire ha chiesto la rinuncia a tutti i beni: chiunque di voi che non
rinuncia a tutti i suoi averi non puo essere mio discepolo (Lc 14). E’ nel contesto di questa
esigenza irrinunciabile, di distacco totale, di condivisione con i poveri, di tutto cio che si
possiede, che va letta la nostra beatitudine.

Dicevo prima: non basta il distacco interiore. Gesu chiarisce che non tutti i poveri
sono beati, devono considerarsi tali solo coloro che per libera scelta si spogliano di
tutto. Poveri in spirito sono coloro che decidono di non possedere nulla per sé e di
mettere tutto cio che hanno a disposizione degli altri.

Altro che poverta espiatoria di distacco! E una poverta volontaria che rinuncia
all’'uso egoistico di tutti i beni che si posseggono. Non e qualcosa di facoltativo, non &
un consiglio riservato per alcuni che vogliono essere eroici o piu perfetti degli altri, & cio
che contraddistingue il cristiano: la poverta volontaria.

La promessa che accompagna questa beatitudine non rimanda a un futuro
lontano, non assicura I'entrata in paradiso dopo la morte, ma annuncia una gioia
immediata: di essi “@” il regno dei cieli: “€”, al presente. Nel momento in cui si sceglie
di rimanere poveri, si entra nel regno dei cieli, in qguesto mondo nuovo inaugurato da
Cristo.

Queste beatitudini non significano un messaggio di rassegnazione, ma di
speranza, nessuno sara piu bisognoso quando tutti diventeranno poveri in spirito,
guando tutti metteranno i doni che hanno ricevuto da Dio a servizio dei fratelli. Come
fa Dio, che pur possedendo tutto, & infinitamente povero, non trattiene nulla per sé,
e dono totale, amore senza limiti, fino a morire nudo in croce.

Ovviamente non posso passare in rassegna tutte le beatitudini.

Vediamo alcune conclusioni.

Se voglio evitare che le beatitudini diventino un moralismo stucchevole, bisogna
che io prima sia un figlio di Dio che ha scelto di vivere "amore, un fratello che
sull’esempio di Gesu e con l'aiuto dello Spirito, come diceva |'orazione, mi educo alla
solidarieta amorosa, alla condivisione cordiale. Se in me nascono, per virtu dello Spirito
Santo queste percezioni, allora le beatitudini mi affascinano. Bisogna prima innamorarsi
di Cristo, allora ci affascinano anche le beatitudini, mi propongono una esperienza di
vita, piu che un dogma o una morale.

La rivoluzione di Gesu non sta nel ribaltamento delle situazioni, o nel culto di
guella interiorita che lascia le cose come sono, consiste nel rovesciamento del soggetto
che é chiamato a instaurare un mondo nuovo.

Ogni uomo deve ribaltare dentro di sé la logica, il modo di vedere la vita. Se le
beatitudini sono un invito alla gioia, & urgente che ci chiediamo: perché il Vangelo per
noi a volte ha I'aspetto di un duro dovere?

Dobbiamo smettere di considerare le beatitudini come un rinnegamento
mortificante, perché esse si ricollegano a un progetto di uomo, il cui fondamento non
e tanto il rinnegare se stesso quanto piuttosto renderti libero. Il discorso mira alla
felicita della vita, propone un sogno a base del quale c’é I'esperienza della liberta
assoluta, dell’amore pieno.



Le parole, a volte dure, contenute in questo piccolo testo, sono il segno della
verita del progetto, testimoniano che Gesu propone non una utopia, ma un ideale di
uomo del tutto concreto. D’altra parte quale impegno serio non ha un prezzo anche da
pagare?

Infine, per essere 'uomo delle beatitudini, il cristiano deve camminare dietro a
Gesu. Prendere atto di questa verita: al centro della sequela sta non I'etica evangelica,
ma la persona di Gesu.

Vivere le beatitudini presuppone l'accettazione di Gesu in se stesso. Il vero
cristiano e colui che non tanto attualizza una norma, ma interiorizza lo spirito di Cristo
nella propria vita. E’ colui che persegue non tanto i valori spirituali, ma risale alla loro
fonte primaria, costituita da Gesu. Ed e cosi che il discepolo arriva alle beatitudini che
vede gia realizzate nel Maestro.

Ecco allora la necessita della conoscenza della persona di Gesu che chiarisce il
senso e la portata della sua Parola. Egli € stato il primo uomo delle beatitudini, & la prima
concreta beatitudine del Regno e tutte le beatitudini trovano in lui il prototipo
completo, sono un sommario della sua persona, della sua esistenza e naturalmente
anche della nostra.

Quindi ringraziamo la Liturgia di questa domenica per la consolante parola che
fa luce sulla nostra vita spesso grigia e ci apre un futuro di gioia e di speranza.

P. Franco




Le beatitudini

a) Contesto

La parola di Gesu sulle beatitudini che Matteo ha attinto dalle sue fonti era condensata in brevi e
isolate frasi e I'evangelista I’ha inserita in un discorso di piu ampio respiro; & quello che gli studiosi
della Bibbia chiamano “discorso della montagna” (capitoli 5-7). Tale discorso viene considerato
come lo statuto o la magna carta che Gesu ha affidato alla sua comunita come parola normativa e
vincolante per definirsi cristiana.

| vari temi della parola di Gesu contenuti in questo lungo discorso non sono una somma o
agglomerato di esortazioni, ma piuttosto indicano con chiarezza e radicalita quale deve essere il
nuovo atteggiamento da tenere verso Dio, verso se stessi e verso il fratello. Alcune espressioni di
tale insegnamento di Gesu possono apparire esagerate, ma sono utilizzate per dare un’immagine
piu viva della realta e quindi realistiche nel contenuto, anche se non nella forma letteraria: per
esempio ai vw.29-30: “Se il tuo occhio destro ti € occasione di scandalo, cavalo e gettalo via da te:
conviene che perisca uno dei tuoi membri, piuttosto che tutto il tuo corpo venga gettato nella
Geenna. E se la tua mano destra ti € occasione di scandalo, tagliala e gettala via da te: conviene che
perisca uno dei tuoi membri, piuttosto che tutto il tuo corpo vada a finire nella Geenna”. Tale modo
di esprimersi sta a indicare I'effetto che si vuole creare sul lettore, il quale deve intendere rettamente
le parole di Gesu per non travisarne il senso.

La nostra attenzione per esigenze liturgiche si sofferma sulla prima parte del “discorso della
montagna”, quella appunto che si apre con la proclamazione delle beatitudini (Mt 5,1-12).


https://communiobiblica.org/wp-content/uploads/2019/02/sermone.jpg

b) Alcuni particolari

Matteo introduce il lettore ad ascoltare le beatitudini pronunciate da Gesu con una ricca
concentrazione di particolari. Innanzitutto viene indicato il luogo nel quale Gesu pronuncia il suo
discorso: “Gesu sali sulla montagna” (5,1). Per tale motivo gli esegeti lo definiscono “discorso della
montagna” a differenza di Luca che lo inserisce nel contesto di un luogo pianeggiante (Lc 6,20-26).
L’indicazione geografica della “montagna” potrebbe alludere velatamente a un episodio dellAT
molto simile al nostro: € quando Mosé promulga il decalogo sulla montagna del Sinai. Non si esclude
che Matteo intenda presentare al lettore la figura di Gesu, nuovo Mosé, che promulga la legge nuova.

Un altro particolare che ci colpisce € la posizione fisica in cui Gesu pronunzia le sue parole: “e,
messosi a sedere”. Tale atteggiamento conferisce alla sua persona una nota di autorita mentre
legifera. Lo circondano i discepoli e le “folle”: tale particolare intende mostrare che Gesu nel
pronunziare tali parole le ha rivolte a tutti e che sono da considerarsi attuabili per ogni ascoltatore.
Va notato che il discorso di Gesu non presenta degli atteggiamenti di vita impossibili, né che essi
siano diretti a un gruppo di persone speciali o particolari, né mirano a fondare un’etica
esclusivamente dall’indirizzo interiore. Le esigenze propositive di Gesu sono concrete, impegnative
e decisamente radicali.

C’é qualcuno che ha cosi stigmatizzato il discorso di Gesu: “Per me, € il testo piu importante della
storia umana. S’indirizza a tutti, credenti e non, e rimane dopo venti secoli, I'unica luce che brilla
ancora nelle tenebre di violenza, di paura, di solitudine in cui & stato gettato I'Occidente dal proprio
orgoglio ed egoismo” (Gilbert Cesbron).

Il termine “beati” (in greco makarioi) nel nostro contesto non esprime un linguaggio “piano”, ma un
vero e proprio grido di felicita, diffusissimo nel mondo della bibbia. Nel’AT, per esempio, vengono
definite persone “felici” coloro che vivono le indicazioni della Sapienza (Sir 25,7-10). L’'orante dei
Salmi definisce “felice” chi “teme”, piu precisamente chi ama, il Signore, esprimendolo
nell’osservanza delle indicazioni contenute nella parola di Dio (Sal 1,1; 128,1).

L’originalita di Matteo consiste nell’aggiunta di una frase secondaria che specifica ogni beatitudine:
ad esempio, I'affermazione principale “beati i poveri in spirito” € illustrata da una frase aggiunta
“perché di essi € il regno dei cieli”. Un’altra differenza rispetto all’AT: Gesu annuncia una felicita che
salva nel presente e senza limitazioni. Inoltre, per Gesu, tutti possono accedere alla felicita, a
condizione che si stia uniti a Lui.

c) Le prime tre beatitudini
“Beati i poveri in spirito, perché di essi é il regno dei cieli”.

Il primo grido riguarda i poveri. Il lettore ne resta scioccato: come € possibile che i poveri possano
essere felici? Il povero nella Bibbia € colui che si svuota di sé e soprattutto rinuncia alla presunzione
di costruire il suo presente e futuro in modo autonomo per lasciare, invece, piu spazio e attenzione
al progetto di Dio e alla sua Parola. Il povero, sempre in senso biblico, non € un uomo chiuso in sé
stesso, miserabile, rinunciatario, ma nutre apertura a Dio e agli altri. Dio rappresenta tutta la sua
ricchezza. Potremmo dire con s. Teresa d’Avila: felici sono coloro che fanno esperienza del “Dio
solo basta!”, nel senso che sono ricchi di Dio.

Un grande autore spirituale del nostro tempo ha cosi descritto il senso vero di poverta: “Finché
’'uomo non svuota il suo cuore, Dio non pud riempirlo di sé. Non appena e nella misura che di tutto
vuoti il tuo cuore, il Signore lo riempie. La poverta € il vuoto non solo per quanto riguarda il futuro,
ma anche per quanto riguarda il passato. Nessun rimpianto o ricordo, nessuna ansia o desiderio.
Dio non € nel passato, Dio non € nel futuro: Egli € la presenza! Lascia a Dio il tuo passato, lascia a
Dio il tuo futuro. La tua poverta € vivere nell’atto che vivi, la Presenza pura di Dio che & I'Eternita”
(Divo Barsotti).



E la prima beatitudine, non solo perché da inizio alla serie, ma perché sembra condensarle nelle
varie specificita.

“Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati”.

Si puo essere nel pianto per un grande dolore o sofferenza. Tale stato d’animo sottolinea che si
tratta di una situazione grave anche se non vengono indicati i motivi per identificarne la causa.
Volendo identificare nell’oggi I'identita di questi “nel pianto” si potrebbe pensare a tutti quei cristiani
che hanno a cuore le istanze del regno e soffrono per tante negativita presenti nella Chiesa; invece
di attendere alla santita, la chiesa presenta divisioni e lacerazioni. Ma possono essere anche coloro
che sono afflitti per i loro peccati e inconsistenze e che, in qualche modo, rallentano il cammino della
conversione. A queste persone solo Dio pud portare la novita della “consolazione”.

“Beati i miti, perché avranno in eredita la terra”.

La terza beatitudine riguarda la mitezza. Un atteggiamento, oggi, poco popolare. Anzi per molti ha
una connotazione negativa e viene scambiata per debolezza o per quella imperturbabilita di chi sa
controllare per calcolo la propria emotivita. Qual € il significato del termine “miti” nella Bibbia? | miti
vengono ricordati come persone che godono di una grande pace (Sal 37,10), ritenute felici,
benedette, amate da Dio. E nello stesso tempo vengono contrapposte ai malvagi, agli empi, ai
peccatori. Quindi 'AT presenta una ricchezza di significati che non ci permettono una definizione
univoca.

Nel NT il primo testo che ci viene incontro € Mt 11,29: “Imparate da me che sono mite ed umile di
cuore”. Un secondo € in Mt 21,5, Matteo nel riportare I'ingresso di Gesu in Gerusalemme, cita la
profezia di Zaccaria 2,9: “Ecco il tuo servo viene a te mite”. Davvero, quello di Matteo, potrebbe
essere definito il vangelo della mitezza.

Anche Paolo ricorda la mitezza come un atteggiamento specifico dell’essere cristiano. In 2Corinti
10,1 esorta i credenti “per la benignita e la mitezza di Cristo”. In Galati 5,22 la mitezza & considerata
un frutto dello Spirito Santo nel cuore dei credenti e consiste nell’essere mansueti, moderati, lenti
nel punire, dolci, pazienti verso gli altri. E ancora in Efesini 4,32 e Colossesi 3,12 la mitezza € un
comportamento che deriva dall’essere cristiani ed € un segno che caratterizza 'uomo nuovo in
Cristo.

E infine, un’indicazione eloquente ci viene dalla 12 lettera di Pietro (3,3-4): “ll vostro ornamento non
sia quello esteriore — capelli intrecciati in collane d’oro, sfoggio di vestiti -, cercate piuttosto di
adornare I'interno del vostro cuore con un’anima incorruttibile piena di mitezza e di pace, ecco cid
che e prezioso davanti a Dio”.

Nel discorso di Gesu che significato ha il termine “miti”? Davvero illuminante € la definizione
dell’uomo mite offerta dal Cardinale Carlo Maria Martini: “L’'uomo mite secondo le beatitudini & colui
che, malgrado I'ardore dei suoi sentimenti, rimane duttile e sciolto, non possessivo, internamente
libero, sempre sommamente rispettoso del mistero della liberta, imitatore in questo, di Dio che opera
tutto nel sommo rispetto per 'uomo, e muove 'uomo all’obbedienza e al’lamore senza mai usargli
violenza. La mitezza si oppone cosi a ogni forma di prepotenza materiale e morale, € vittoria della
pace sulla guerra, del dialogo sulla sopraffazione”.

A questa sapiente interpretazione aggiungiamo quella di un altro illustre esegeta: “La mitezza di cui
parla la beatitudine non ¢é altro che quell’aspetto dell’umilta che si manifesta nell’affabilita messa in
atto nei rapporti con il prossimo. Tale mitezza trova la sua illustrazione e il suo perfetto modello nella
persona di Gesu, mite ed umile di cuore. In fondo tale mitezza ci appare come una forma di carita,
paziente e delicatamente attenta nei riguardi altrui” (Jacques Dupont).

(dal Sito dei Carmelitani)



