
4a  DOMENICA del TEMPO ORDINARIO-  Anno A 

 

Beati i poveri:  

di essi è il Regno dei cieli 
 

meditazione di P. Franco Mosconi, monaco camaldolese 

 

(Matteo 5,1-12a) 

«Vedendo le folle, Gesù salì sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. Si mise a parlare e 

insegnava loro dicendo: 

«Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli. 

Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati. 

Beati i miti, perché avranno in eredità la terra. 

Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati. 

Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. 

Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio. 

Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio. 

Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli. 

Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia. 

Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli».  



 
Cosa cerca l’uomo se non la gioia?  
Ma come essere felici sempre?  
La gioia non si identifica con un piacere effimero, caduco. La Bibbia si attesta anche su 

paradossi. La gioia vera e duratura, quasi sempre, nasce dall’impegno, qualche volta si 
accompagna anche al dolore. Paolo ai Filippesi dice: sono lieto delle sofferenze che sopporto 
per voi. E ai cristiani perseguitati Giacomo raccomanda: considerate perfetta letizia fratelli 
quando subite ogni sorta di prove. 

Qual è il segreto di questa gioia?  
Lo rivela Gesù: vi è più gioia nel dare che nel ricevere. 
Beato non è chi accumula e trattiene egoisticamente per sé i beni, ma beato è colui che, 

condividendo, si fa povero per soccorrere chi è nel bisogno.  
Possono essere proposte sconcertanti e accettarle è un rischio. Ma ce le garantisce lui.  

 
Vediamo la prima lettura.  
Ci fu un tempo in cui Dio sembrava alleato dei ricchi: il benessere, la fortuna, 

l’abbondanza dei beni, erano considerati segni della sua benedizione. 
Un po’ alla volta però in Israele questo cambia, soprattutto in seguito alla 

predicazione dei profeti. Si incomincia a capire che la ricchezza, più che una benedizione 
di Dio, a volte è frutto di imbrogli, di soprusi, di sfruttamento degli operai, di angherie, 
di abili raggiri, di ingiustizie, per cui i poveri non sono più considerati dei maledetti ma 
delle vittime in balìa dei potenti.  

Ai miseri - grida sdegnato Michea - si strappa la pelle di dosso. 
Il profeta della prima lettura, Sofonia, arriva pochi anni prima della distruzione di 

Gerusalemme, in un periodo di caos sociale e politico e, pur essendo di estrazione 
borghese, si scaglia contro gli alti dignitari di corte, contro i commercianti, contro gli 
empi, contro tutti coloro che commettono ingiustizie e, come ultima possibilità di 
salvezza, indica l’immediata conversione al Signore. E nel testo di oggi, la profezia 
chiarisce con un invito che implica il ritorno al Signore: “Cercate il Signore! Cercate la 
giustizia, cercate l’umiltà”.  

Quindi convertirsi vuol dire divenire come gli umili, come i poveri. È la prima 
volta che nella Bibbia la parola “povero” è impiegata con una connotazione nuova: non 
indica più solo una condizione sociale ed economica, ma un atteggiamento religioso 
interiore.  

Per Sofonia povero è colui che non possiede alcuna sicurezza e si affida 
interamente a Dio. E Dio lascerà sopravvivere nel paese un popolo umile, povero, 
modesto, un resto che cercherà rifugio nel nome del Signore.  

E dopo Sofonia, questo nuovo significato del termine “povero” ebbe molta 
fortuna, la spiritualità della povertà ebbe uno sviluppo sempre maggiore, fu all’origine 
di un grande numero di Salmi in cui la parola “povero” è stata impiegata come sinonimo 
di pio, giusto, timorato di Dio. 

E nel contesto di questo movimento spirituale va collocato anche il messaggio 
di Gesù.  

 



Lascio da parte Paolo, per non dilungarmi troppo, e passo subito al testo delle 

beatitudini.  
 
L’uomo ha sempre sentito un profondo bisogno di incontrare Dio, conoscere i suoi 

pensieri, dove trovarlo. Nei tempi antichi si pensava che il luogo ideale fossero le cime 
dei monti.  

Mosè ed Elia hanno fatto le loro esperienze spirituali più forti sul monte. E 
Matteo colloca il primo discorso di Gesù su un monte, senza volerlo individuare con 
l’attuale che si chiama il monte delle beatitudini.  

Il monte di cui parla Matteo non va inteso in senso geografico, ma il suo 
significato è teologico, più che un luogo reale il monte è qualunque luogo in cui ci si 
apre alla Parola di Dio.  

Possiamo anche visualizzare la scena. Gesù abbandona la pianura. E’ come se 
uscisse dalla terra dove si muovono gli uomini normali, quelli che si regolano secondo la 
saggezza di questo mondo. Ciò che conta è il successo, è beato chi ha un grosso conto 
in banca, felice chi può divertirsi.  

 
Oggi accompagniamo Gesù sul monte per ascoltare le sue proposte di felicità, di 

beatitudine.  
Sembrano proposte sconcertanti, addirittura insensate, per chi ha la mente 

frastornata dalle proposte suggerite dalla saggezza del mondo.  
 
Beati i poveri in spirito: difficile dire in quanti modi sia stata interpretata questa 

beatitudine. Qualcuno l’ha banalizzata, sostenendo che essa è riferita ai miserabili, ai 
mendicanti, sarebbero loro le persone ideali delle quali Dio si compiace. Si tratta 
evidentemente di una interpretazione assurda, deviante.  

La comunità cristiana ideale non è quella in cui tutti sono indigenti; basti pensare 
agli Atti degli Apostoli, dove nessuno è più bisognoso, dove c’era la messa in comune di 
tutto. 

Altri pensano che i poveri di spirito siano coloro che, pur mantenendo il possesso 
dei beni materiali riescono a non legarvi il loro cuore. Questa è stata la più comune 
interpretazione, ma è sbagliata. Pensiamo anche alla vita religiosa: a noi non manca 
niente.  

Non basta però il distacco puramente spirituale. Quando Gesù incontra Zaccheo, 
cosa fa Zaccheo? Dà via metà dei beni, e aggiunge: “se ho frodato restituisco quattro 
volte tanto”.  

Il samaritano non solo si commuove, ma paga tutto quello che deve pagare. Non 
basta soltanto un distacco del cuore.  

Qual era l’ipotesi più giusta? Sappiamo cosa significa essere povero. Vuol dire non 
possedere nulla.  

Ma cosa significa povero in spirito?  
Nei confronti della ricchezza Gesù non ha mai assunto un atteggiamento di 

disprezzo, tuttavia benché non sia mai condannata, la ricchezza è considerata un 
ostacolo pericoloso, insormontabile per entrare nel regno dei cieli.  



A chi lo voleva seguire ha chiesto la rinuncia a tutti i beni: chiunque di voi che non 
rinuncia a tutti i suoi averi non può essere mio discepolo (Lc 14). E’ nel contesto di questa 
esigenza irrinunciabile, di distacco totale, di condivisione con i poveri, di tutto ciò che si 
possiede, che va letta la nostra beatitudine. 

Dicevo prima: non basta il distacco interiore. Gesù chiarisce che non tutti i poveri 
sono beati, devono considerarsi tali solo coloro che per libera scelta si spogliano di 
tutto. Poveri in spirito sono coloro che decidono di non possedere nulla per sé e di 
mettere tutto ciò che hanno a disposizione degli altri.  

Altro che povertà espiatoria di distacco! È una povertà volontaria che rinuncia 
all’uso egoistico di tutti i beni che si posseggono. Non è qualcosa di facoltativo, non è 
un consiglio riservato per alcuni che vogliono essere eroici o più perfetti degli altri, è ciò 
che contraddistingue il cristiano: la povertà volontaria.  

La promessa che accompagna questa beatitudine non rimanda a un futuro 
lontano, non assicura l’entrata in paradiso dopo la morte, ma annuncia una gioia 
immediata: di essi “è” il regno dei cieli: “è”, al presente. Nel momento in cui si sceglie 
di rimanere poveri, si entra nel regno dei cieli, in questo mondo nuovo inaugurato da 
Cristo.  

 
Queste beatitudini non significano un messaggio di rassegnazione, ma di 

speranza, nessuno sarà più bisognoso quando tutti diventeranno poveri in spirito, 
quando tutti metteranno i doni che hanno ricevuto da Dio a servizio dei fratelli. Come 
fa Dio, che pur possedendo tutto, è infinitamente povero, non trattiene nulla per sé, 
è dono totale, amore senza limiti, fino a morire nudo in croce. 

 
Ovviamente non posso passare in rassegna tutte le beatitudini.  
Vediamo alcune conclusioni. 
Se voglio evitare che le beatitudini diventino un moralismo stucchevole, bisogna 

che io prima sia un figlio di Dio che ha scelto di vivere l’amore, un fratello che 
sull’esempio di Gesù e con l’aiuto dello Spirito, come diceva l’orazione, mi educo alla 
solidarietà amorosa, alla condivisione cordiale. Se in me nascono, per virtù dello Spirito 
Santo queste percezioni, allora le beatitudini mi affascinano. Bisogna prima innamorarsi 
di Cristo, allora ci affascinano anche le beatitudini, mi propongono una esperienza di 
vita, più che un dogma o una morale.  

La rivoluzione di Gesù non sta nel ribaltamento delle situazioni, o nel culto di 
quella interiorità che lascia le cose come sono, consiste nel rovesciamento del soggetto 
che è chiamato a instaurare un mondo nuovo.  

Ogni uomo deve ribaltare dentro di sé la logica, il modo di vedere la vita. Se le 
beatitudini sono un invito alla gioia, è urgente che ci chiediamo: perché il Vangelo per 
noi a volte ha l’aspetto di un duro dovere?  

 
Dobbiamo smettere di considerare le beatitudini come un rinnegamento 

mortificante, perché esse si ricollegano a un progetto di uomo, il cui fondamento non 
è tanto il rinnegare se stesso quanto piuttosto renderti libero. Il discorso mira alla 
felicità della vita, propone un sogno a base del quale c’è l’esperienza della libertà 
assoluta, dell’amore pieno.  



Le parole, a volte dure, contenute in questo piccolo testo, sono il segno della 
verità del progetto, testimoniano che Gesù propone non una utopia, ma un ideale di 
uomo del tutto concreto. D’altra parte quale impegno serio non ha un prezzo anche da 
pagare? 

 
Infine, per essere l’uomo delle beatitudini, il cristiano deve camminare dietro a 

Gesù. Prendere atto di questa verità: al centro della sequela sta non l’etica evangelica, 
ma la persona di Gesù.  

Vivere le beatitudini presuppone l’accettazione di Gesù in se stesso. Il vero 
cristiano è colui che non tanto attualizza una norma, ma interiorizza lo spirito di Cristo 
nella propria vita. E’ colui che persegue non tanto i valori spirituali, ma risale alla loro 
fonte primaria, costituita da Gesù. Ed è così che il discepolo arriva alle beatitudini che 
vede già realizzate nel Maestro.  

Ecco allora la necessità della conoscenza della persona di Gesù che chiarisce il 
senso e la portata della sua Parola. Egli è stato il primo uomo delle beatitudini, è la prima 
concreta beatitudine del Regno e tutte le beatitudini trovano in lui il prototipo 
completo, sono un sommario della sua persona, della sua esistenza e naturalmente 
anche della nostra.  

 
Quindi ringraziamo la Liturgia di questa domenica per la consolante parola che 

fa luce sulla nostra vita spesso grigia e ci apre un futuro di gioia e di speranza. 
 

P. Franco 

 

 

  



Le beatitudini  

 

 

 

a) Contesto 

La parola di Gesù sulle beatitudini che Matteo ha attinto dalle sue fonti era condensata in brevi e 

isolate frasi e l’evangelista l’ha inserita in un discorso di più ampio respiro; è quello che gli studiosi 

della Bibbia chiamano “discorso della montagna” (capitoli 5-7). Tale discorso viene considerato 

come lo statuto o la magna carta che Gesù ha affidato alla sua comunità come parola normativa e 

vincolante per definirsi cristiana. 

I vari temi della parola di Gesù contenuti in questo lungo discorso non sono una somma o 

agglomerato di esortazioni, ma piuttosto indicano con chiarezza e radicalità quale deve essere il 

nuovo atteggiamento da tenere verso Dio, verso se stessi e verso il fratello. Alcune espressioni di 

tale insegnamento di Gesù possono apparire esagerate, ma sono utilizzate per dare un’immagine 

più viva della realtà e quindi realistiche nel contenuto, anche se non nella forma letteraria: per 

esempio ai vv.29-30: “Se il tuo occhio destro ti è occasione di scandalo, cavalo e gettalo via da te: 

conviene che perisca uno dei tuoi membri, piuttosto che tutto il tuo corpo venga gettato nella 

Geenna. E se la tua mano destra ti è occasione di scandalo, tagliala e gettala via da te: conviene che 

perisca uno dei tuoi membri, piuttosto che tutto il tuo corpo vada a finire nella Geenna”. Tale modo 

di esprimersi sta a indicare l’effetto che si vuole creare sul lettore, il quale deve intendere rettamente 

le parole di Gesù per non travisarne il senso. 

La nostra attenzione per esigenze liturgiche si sofferma sulla prima parte del “discorso della 

montagna”, quella appunto che si apre con la proclamazione delle beatitudini (Mt 5,1-12). 

https://communiobiblica.org/wp-content/uploads/2019/02/sermone.jpg


b) Alcuni particolari 

Matteo introduce il lettore ad ascoltare le beatitudini pronunciate da Gesù con una ricca 

concentrazione di particolari. Innanzitutto viene indicato il luogo nel quale Gesù pronuncia il suo 

discorso: “Gesù salì sulla montagna” (5,1). Per tale motivo gli esegeti lo definiscono “discorso della 

montagna” a differenza di Luca che lo inserisce nel contesto di un luogo pianeggiante (Lc 6,20-26). 

L’indicazione geografica della “montagna” potrebbe alludere velatamente a un episodio dell’AT 

molto simile al nostro: è quando Mosè promulga il decalogo sulla montagna del Sinai. Non si esclude 

che Matteo intenda presentare al lettore la figura di Gesù, nuovo Mosè, che promulga la legge nuova. 

Un altro particolare che ci colpisce è la posizione fisica in cui Gesù pronunzia le sue parole: “e, 

messosi a sedere”. Tale atteggiamento conferisce alla sua persona una nota di autorità mentre 

legifera. Lo circondano i discepoli e le “folle”: tale particolare intende mostrare che Gesù nel 

pronunziare tali parole le ha rivolte a tutti e che sono da considerarsi attuabili per ogni ascoltatore. 

Va notato che il discorso di Gesù non presenta degli atteggiamenti di vita impossibili, né che essi 

siano diretti a un gruppo di persone speciali o particolari, né mirano a fondare un’etica 

esclusivamente dall’indirizzo interiore. Le esigenze propositive di Gesù sono concrete, impegnative 

e decisamente radicali. 

C’è qualcuno che ha cosi stigmatizzato il discorso di Gesù: “Per me, è il testo più importante della 

storia umana. S’indirizza a tutti, credenti e non, e rimane dopo venti secoli, l’unica luce che brilla 

ancora nelle tenebre di violenza, di paura, di solitudine in cui è stato gettato l’Occidente dal proprio 

orgoglio ed egoismo” (Gilbert Cesbron). 

Il termine “beati” (in greco makarioi) nel nostro contesto non esprime un linguaggio “piano”, ma un 

vero e proprio grido di felicità, diffusissimo nel mondo della bibbia. Nell’AT, per esempio, vengono 

definite persone “felici” coloro che vivono le indicazioni della Sapienza (Sir 25,7-10). L’orante dei 

Salmi definisce “felice” chi “teme”, più precisamente chi ama, il Signore, esprimendolo 

nell’osservanza delle indicazioni contenute nella parola di Dio (Sal 1,1; 128,1). 

L’originalità di Matteo consiste nell’aggiunta di una frase secondaria che specifica ogni beatitudine: 

ad esempio, l’affermazione principale “beati i poveri in spirito” è illustrata da una frase aggiunta 

“perché di essi è il regno dei cieli”. Un’altra differenza rispetto all’AT: Gesù annuncia una felicità che 

salva nel presente e senza limitazioni. Inoltre, per Gesù, tutti possono accedere alla felicità, a 

condizione che si stia uniti a Lui. 

c) Le prime tre beatitudini 

“Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli”. 

Il primo grido riguarda i poveri. Il lettore ne resta scioccato: come è possibile che i poveri possano 

essere felici? Il povero nella Bibbia è colui che si svuota di sé e soprattutto rinuncia alla presunzione 

di costruire il suo presente e futuro in modo autonomo per lasciare, invece, più spazio e attenzione 

al progetto di Dio e alla sua Parola. Il povero, sempre in senso biblico, non è un uomo chiuso in sé 

stesso, miserabile, rinunciatario, ma nutre apertura a Dio e agli altri. Dio rappresenta tutta la sua 

ricchezza. Potremmo dire con s. Teresa d’Ávila: felici sono coloro che fanno esperienza del “Dio 

solo basta!”, nel senso che sono ricchi di Dio. 

Un grande autore spirituale del nostro  tempo  ha  così  descritto  il  senso  vero  di  povertà: “Finché 

l’uomo non svuota il suo cuore, Dio non può riempirlo di sé. Non appena e nella misura che di tutto 

vuoti il tuo cuore, il Signore lo riempie. La povertà è il vuoto non solo per quanto riguarda il futuro, 

ma anche per quanto riguarda il passato. Nessun rimpianto o ricordo, nessuna ansia o desiderio. 

Dio non è nel passato, Dio non è nel futuro: Egli è la presenza! Lascia a Dio il tuo passato, lascia a 

Dio il tuo futuro. La tua povertà è vivere nell’atto che vivi, la Presenza pura di Dio che è l’Eternità” 

(Divo Barsotti). 



È la prima beatitudine, non solo perché dà inizio alla serie, ma perché sembra condensarle nelle 

varie specificità. 

“Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati”. 

Si può essere nel pianto per un grande dolore o sofferenza. Tale stato d’animo sottolinea che si 

tratta di una situazione grave anche se non vengono indicati i motivi per identificarne la causa. 

Volendo identificare nell’oggi l’identità di questi “nel pianto” si potrebbe pensare a tutti quei cristiani 

che hanno a cuore le istanze del regno e soffrono per tante negatività presenti nella Chiesa; invece 

di attendere alla santità, la chiesa presenta divisioni e lacerazioni. Ma possono essere anche coloro 

che sono afflitti per i loro peccati e inconsistenze e che, in qualche modo, rallentano il cammino della 

conversione. A queste persone solo Dio può portare la novità della “consolazione”. 

“Beati i miti, perché avranno in eredità la terra”. 

La terza beatitudine riguarda la mitezza. Un atteggiamento, oggi, poco popolare. Anzi per molti ha 

una connotazione negativa e viene scambiata per debolezza o per quella imperturbabilità di chi sa 

controllare per calcolo la propria emotività. Qual è il significato del termine “miti” nella Bibbia? I miti 

vengono ricordati come persone che godono di una grande pace (Sal 37,10), ritenute felici, 

benedette, amate da Dio. E nello stesso tempo vengono contrapposte ai malvagi, agli empi, ai 

peccatori. Quindi l’AT presenta una ricchezza di significati che non ci permettono una definizione 

univoca. 

Nel NT il primo testo che ci viene incontro è Mt 11,29: “Imparate da me che sono mite ed umile di 

cuore”. Un secondo è in Mt 21,5, Matteo nel riportare l’ingresso di Gesù in Gerusalemme, cita la 

profezia di Zaccaria 2,9: “Ecco il tuo servo viene a te mite”. Davvero, quello di Matteo, potrebbe 

essere definito il vangelo della mitezza. 

Anche Paolo ricorda la mitezza come un atteggiamento specifico dell’essere cristiano. In 2Corinti 

10,1 esorta i credenti “per la benignità e la mitezza di Cristo”. In Galati 5,22 la mitezza è considerata 

un frutto dello Spirito Santo nel cuore dei credenti e consiste nell’essere mansueti, moderati, lenti 

nel punire, dolci, pazienti verso gli altri. E ancora in Efesini 4,32 e Colossesi 3,12 la mitezza è un 

comportamento che deriva dall’essere cristiani ed è un segno che caratterizza l’uomo nuovo in 

Cristo. 

E infine, un’indicazione eloquente ci viene dalla 1ª lettera di Pietro (3,3-4): “Il vostro ornamento non 

sia quello esteriore – capelli intrecciati in collane d’oro, sfoggio di vestiti -, cercate piuttosto di 

adornare l’interno del vostro cuore con un’anima incorruttibile piena di mitezza e di pace, ecco ciò 

che è prezioso davanti a Dio”. 

Nel discorso di Gesù che significato ha il termine “miti”? Davvero illuminante è la definizione 

dell’uomo mite offerta dal Cardinale Carlo Maria Martini: “L’uomo mite secondo le beatitudini è colui 

che, malgrado l’ardore dei suoi sentimenti, rimane duttile e sciolto, non possessivo, internamente 

libero, sempre sommamente rispettoso del mistero della libertà, imitatore in questo, di Dio che opera 

tutto nel sommo rispetto per l’uomo, e muove l’uomo all’obbedienza e all’amore senza mai usargli 

violenza. La mitezza si oppone così a ogni forma di prepotenza materiale e morale, è vittoria della 

pace sulla guerra, del dialogo sulla sopraffazione”. 

A questa sapiente interpretazione aggiungiamo quella di un altro illustre esegeta: “La mitezza di cui 

parla la beatitudine non è altro che quell’aspetto dell’umiltà che si manifesta nell’affabilità messa in 

atto nei rapporti con il prossimo. Tale mitezza trova la sua illustrazione e il suo perfetto modello nella 

persona di Gesù, mite ed umile di cuore. In fondo tale mitezza ci appare come una forma di carità, 

paziente e delicatamente attenta nei riguardi altrui” (Jacques Dupont). 

(dal Sito dei Carmelitani) 


